
 

  

Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | DECEMBER 2025  
DOI: https://doi.org/10.33102/mjsl.vol13no3.1244  

 

 

 

  714 

PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 
 

FATWA PARAMETERS IN LIGHT OF THE MAQASID SYARIAH 
 

i,*Abdul Manan Ismail & i,ii,iiiAhmad Syukran Baharuddin 

 
iFaculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia  

iiCentre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, 

Bandar Baru Nilai 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia 
iiiMaqasid Institute, 1205 Lebanon Road, Unit #266, Mt. Juliet, TN 37122, United States of America (USA) 

 

*(Corresponding author) e-mail: ahmadsyukran@usim.edu.my  
 

Article history: 

Submission date: 26 May 2024 

Received in revised form: 2 July 2025 

Acceptance date: 15 August 2025 

Available online: 31 December 2025 

 

Keywords: 

Maqāṣid al-sharīʿah, fatwa parameters, 
collective ijtihād, fatwa institutions, 
contemporary fatwas, maqāṣid al-syarīʿah, 
parameter fatwa, ijtihad kolektif, institusi 
fatwa, fatwa kontemporari 
 

Funding: 

This work was supported by the Innaz 
Resources (Grant Code: 
USIM/INNAZ/FSU/LUAR-S/44523) and USIM 
Journal Publication Scheme. 
 

Competing interest: 

The author(s) have declared that no 

competing interests exist. 

 

Cite as: 

Ismail, A. M., & Baharuddin, A. S. (2025). 
Parameter pengeluaran fatwa dalam 
kerangka maqasid syariah: Fatwa 
parameters in light of the maqasid syariah. 
Malaysian Journal of Syariah and Law, 13(3), 
714–731. 
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol13no3.1244 
 
Ethic Approvals: 

This study did not require ethics approval as 

it is non-interventional qualitative research 

based solely on document analysis with no 

human participants or identifiable personal 

data involved. 

 

 
© The authors (2025). This is an Open 

Access article distributed under the terms of 

the Creative Commons Attribution (CC BY 

NC) (http://creativecommons.org/licenses/by-

nc/4.0/), which permits non-commercial re-

use, distribution, and  reproduction in any 

medium, provided the original work is 

properly cited. For commercial re-use, please 

contact penerbit@usim.edu.my. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

This study develops a set of fatwa-issuing parameters grounded in the 

framework of Maqāṣid al-Sharīʿah through document analysis of 

classical works, contemporary scholarship, and resolutions of the 

International Islamic Fiqh Academy (IIFA). Based on the foundational 

principles of preserving religion, life, intellect, lineage, and property, 

the study identifies eight core parameters encompassing the validity of 

legal sources, the understanding of maqāṣid, the qualifications of the 

mufti, contextual and customary considerations, the balance between 

textual evidence and public interest (maṣlaḥah), institutional 

governance, social implications, and the necessity of collective ijtihād. 

Each parameter is examined systematically through an integration of 

normative and contextual approaches, taking into account 

technological advancement, emerging ethical concerns, and global 

socio-legal developments. The discussion is further supported by 

contemporary fatwas issued in Malaysia, Singapore, Indonesia, and 

leading national and international fatwa institutions, including the 

IIFA, the North American Fiqh Council (NAFC), and the Indonesian 

National Sharia Council – Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI). This 

study has also analysed some of the authoritative rulings made by the 

Shariah Advisory Council of the Malaysian Securities Commission in 

Malaysia. These demonstrate the adaptability of the maqāṣid 

framework in addressing modern and complex legal issues. The 

findings affirm that instituting maqāṣid-based parameters in a 

structured manner enhances the integrity of the iftāʾ process, reduces 

inconsistencies in fatwa issuance, and strengthens the credibility of 

fatwa institutions at both national and global levels. The study 

subsequently recommends that these parameters be empirically tested 

in specialised domains such as bioethics, artificial intelligence, and 

financial governance to reinforce the capacity of Islamic law to 

confront emerging future challenges. 

 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol13no3.1244
mailto:ahmadsyukran@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol13no3.1244
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:penerbit@usim.edu.my


Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 715 

 

ABSTRAK 

Kajian ini membangunkan satu set parameter pengeluaran fatwa berasaskan kerangka Maqāṣid al-

Syarīʿah melalui analisis dokumen terhadap karya klasik, kajian kontemporari, dan resolusi Majmaʿ al-
Fiqh al-Islāmī al-Dawlī (IIFA). Berasaskan prinsip pemeliharaan agama, nyawa, akal, keturunan, dan 

harta benda, kajian ini mengenal pasti lapan parameter yang merangkumi keabsahan sumber hukum, 

pemahaman maqāṣid, kelayakan mufti, pertimbangan konteks dan adat, keseimbangan antara nas dan 

maslahat, tadbir urus institusi, implikasi sosial, serta keperluan ijtihad kolektif. Setiap parameter dianalisis 

secara sistematik melalui gabungan pendekatan normatif dan kontekstual, dengan mengambil kira 

perkembangan teknologi moden, persoalan etika, dan perubahan sosial global. Perbincangan turut 

disokong oleh fatwa kontemporari dari Malaysia, Singapura, Indonesia, dan institusi fatwa nasional serta 

antarabangsa termasuklah IIFA, Majlis Fatwa Amerika Utara (NAFC), dan Dewan Syariah Nasional – 

Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) yang menggambarkan keanjalan kerangka maqāṣid dalam 

mendepani isu-isu kontemporari. Kajian ini juga menganalisis sebahagian keputusan berautoritatif Majlis 

Penasihat Syariah, Suruhanjaya Sekuriti Malaysia (SC) di Malaysia. Dapatan kajian menegaskan bahawa 

parameter berasaskan maqāṣid yang diinstitusikan secara tersusun dapat meningkatkan keutuhan proses 

iftā’, mengurangkan percanggahan fatwa, dan mengukuhkan kredibiliti institusi fatwa di peringkat 

nasional dan global. Kajian ini seterusnya mencadangkan agar parameter ini diuji dalam bidang khusus 

seperti bioetika, kecerdasan buatan dan tadbir urus kewangan bagi memperkukuh keupayaan Syarak 

menghadapi cabaran masa depan. 

Pendahuluan  

Dalam disiplin fiqh Islam, kesahihan dan kebolehterimaan sesuatu fatwa tidak hanya diukur melalui 

kesahihan sumber hukumnya, tetapi turut bergantung pada tahap keselarasan fatwa tersebut dengan 

objektif tertinggi Syariah atau Maqāṣid al-Syarīʿah. Objektif ini meliputi pemeliharaan agama, nyawa, 

akal, keturunan, dan harta benda (al-Ghazālī, 2015; Al-Jufri et al., 2021; Ghazali, 2018; Roslan & Zainuri, 

2023, Che Yusoff, A. F., & Rosidi, M. H., 2025). Prinsip ini menjadi teras kepada falsafah perundangan 

Islam kerana ia mencerminkan hikmah dan matlamat Syariah dalam melindungi keperluan asas manusia 

serta memelihara kesejahteraan sosial (al-ʿIz Ibn Abd Salam, 2020a; IIFA, 2024c; Azhar et al., 2017). 

Justeru, sesuatu fatwa dianggap sah apabila ia mendukung objektif-objektif ini dan membawa manfaat 

nyata kepada masyarakat, bukan sekadar menepati teks literal perundangan Islam.  

Sebaliknya, fatwa yang bercanggah dengan Maqāṣid al-Syarīʿah berpotensi dianggap tidak sah kerana 

boleh menggugat tujuan Syariah yang sebenar (al-Ramo, 2022; Fisol et al., 2017). Dalam konteks ini, 

proses ijtihad memainkan peranan yang penting kerana ia menuntut kefahaman mendalam terhadap 

hubungan antara nas, maqāṣid, dan realiti semasa (Rachmadhani, 2020; al-Raisūnī, 1992). Mufti bukan 

sekadar menghimpunkan hukum-hakam daripada sumber klasik (turāth), tetapi mesti menilai kesan 

sosial, etika, dan moral yang timbul daripada fatwa yang akan dikeluarkan (al-Ikhlas et al., 2021; 

Alsayyed, 2009; Harun et al., 2024). Oleh itu, proses pengeluaran fatwa perlu dilakukan dengan penuh 

teliti berdasarkan kepada analisis yang menyeluruh dan mendalam (al-Shaibān, 2017; Qutb al-Raisūnī, 

2014). 

Dalam era kontemporari, peranan mufti menjadi semakin kompleks. Keupayaan untuk mengeluarkan 

fatwa yang adil serta berimbang amat bergantung pada kefahaman mendalam terhadap Maqāṣid al-

Syarīʿah serta kebijaksanaan mengaplikasikannya dalam konteks sosial moden yang dinamik (al-Ramo, 

2022; Haq, 2017). Mufti bukan sahaja berfungsi sebagai penyampai hukum, tetapi juga sebagai 

pengimbang antara nas-nas Syarak dan realiti semasa. Mufti perlu memastikan bahawa fatwa yang 

dikeluarkannya bukan sekadar sah di sisi Syarak, tetapi juga dapat menjamin keadilan dan menjaga 

kemaslahatan sejagat (Ibrahim et al., 2015). Dalam hal ini, ijtihad maqāṣidi menuntut penilaian terhadap 

kesan ekonomi, sosial, dan moral sesuatu fatwa agar tidak menyimpang daripada prinsip-prinsip dan 

tujuan-tujuan utama Syarak. 

Kepentingan aspek ini telah ditekankan oleh al-Shāṭibī (1997b), yang dengan jelas menyatakan di dalam 

magnum opusnya, al-Muwāfaqāt, bahawa  tahap ijtihad tertinggi hanya dapat dicapai melalui dua elemen 

penting: pertama, pemahaman menyeluruh terhadap Maqāṣid al-Syarīʿah; dan kedua, keupayaan 



PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 716 

mengeluarkan fatwa berdasarkan maqāṣid tersebut. Pandangan turut dikongsi oleh fuqaha lain seperti 

Muwafiq al-Din Ibn Qudamah (1998), al-Qarāfī (2001), al-Juwaynī (1979), Taqiyuddin al-Subkī (2004), 

Tājuddin al-Subkī (2004, 2011), Jalāluddin al-Suyūṭī (2021), dan Abu Zahrah (1989), yang kesemuanya 

menegaskan perlunya pendekatan maqāṣidi dalam menangani perubahan sosial dan cabaran baru. Seperti 

yang dinyatakan oleh Mohd Shah dan Abdul Rahman (2018), adaptasi terhadap konteks moden amat 

penting bagi memastikan hukum Islam kekal relevan dan mampu memberikan panduan yang berkesan. 

Bertitik tolak daripada asas tersebut, kajian ini berusaha membina satu parameter pengeluaran fatwa yang 

berpaksikan Maqāṣid al-Syarīʿah. Parameter ini diharap dapat menjadi panduan bagi para mufti dan 

institusi fatwa dalam memastikan ijtihad yang dijalankan tidak hanya berpegang kepada nas-nas Syarak 

secara literal, tetapi juga berpaksikan kepada matlamat Syarak yang mementingkan keadilan, 

kesederhanaan, dan kesejahteraan manusia. Justeru, penghasilan parameter berasaskan Maqāṣid al-

Syarīʿah ini diyakini dapat memperkukuh kredibiliti dan keberkesanan fatwa dalam menjawab persoalan 

hukum-hakam kontemporari, sekali gus memastikan undang-undang Islam kekal dinamik, kontekstual, 

dan lestari (Mohamad et al., 2025). 

Sorotan Literatur 

Perbahasan mengenai pengeluaran fatwa dalam kerangka Maqāṣid al-Syarīʿah telah menarik perhatian 

ramai sarjana moden (Azhar et al., 2017; Roslan & Zainuri, 2022, 2023). Tokoh-tokoh Islam 

kontemporari seperti al-Qaraḍāwī (1988, 1999) dan al-Zarqā (2014) menegaskan keperluan untuk 

memodenkan metodologi fatwa agar tetap selaras dengan Maqāṣid al-Syarīʿah dan mampu mendepani 

cabaran-cabaran semasa yang timbul akibat daripada perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi. 

Pendekatan ini menuntut agar fatwa tidak dihadkan dalam kerangka nas klasik semata-mata, tetapi hari 

berfungsi sebagai jambatan antara prinsip perundangan Islam tradisional dengan realiti semasa (Ibrahim 

et al., 2015; Kamali, 2021; Ismail et al., 2025). Dalam konteks ini, konsep Maqāṣid al-Syarīʿah 

menyediakan asas epistemologi yang menumpukan kepada pemeliharaan agama, nyawa, akal, keturunan, 

dan harta benda (Mokhtar, 2014; Syafei, 2017; Azhar et al., 2017), sekaligus memastikan fatwa yang 

dikeluarkan terus  menjadi medium untuk menegakkan keadilan sosial dan kesejahteraan manusia.  

Dari perspektif teori, al-Shāṭibī (1997) merupakan antara tokoh terawal yang menegaskan perlunya 

penimbang tara maqāṣid dalam sesuatu penetapan hukum. Pandangan ini dikembangkan oleh para 

pemikir kontemporari seperti Auda (2008), al-Qahtani (2011), Kamali (2012), dan Kazemi-Moussavi dan 

Mavani (2024), yang melihat Maqāṣid al-Syarīʿah bukan sekadar prinsip etika, tetapi juga sebagai 

mekanisme sistematik bagi memastikan hukum Syarak kekal anjal dan responsif terhadap konteks global. 

Oleh itu, fatwa dalam era moden perlu menonjolkan keseimbangan antara ideal normatif Syarak dengan 

tuntutan realiti masyarakat. Seseorang mufti bukan sahaja menilai kesahan hukum dari sudut pendalilan, 

tetapi juga mempertimbangkan dimensi sosial, ekonomi, dan budaya bagi memastikan fatwa yang 

dikeluarkan dapat menjaga kemaslahatan dan menghindarkan kemudaratan (Alias et al., 2024). 

Namun, pelaksanaan prinsip maqāṣid dalam amalan fatwa sering berhadapan dengan cabaran metodologi 

dan institusi. Dalam konteks Malaysia, misalannya, dominasi mazhab Syafi'i menjadikan pendekatan 

Maqāṣid al-Syarīʿah kadangkala terhad kepada ruang perbincangan teori tanpa diterjemahkan secara 
sistematik dalam amalan pengeluaran fatwa (Harun et al., 2024). Walaupun begitu, perbincangan ilmiah 

yang lebih progresif telah berkembang dalam kalangan sarjana seperti Soualhi (2008), yang menegaskan 

bahawa keberkesanan fatwa bergantung kepada keberanian institusi Islam dalam menyesuaikan 
pendekatan maqāṣid dengan tuntutan masyarakat moden. Hal ini menuntut adanya keseimbangan antara 

kesetiaan terhadap mazhab dengan keterbukaan terhadap keperluan semasa. 

Seiring dengan perkembangan tersebut, institusi fatwa di dunia, seperti mana yang dinyatakan oleh al-

Zarqā (2014), Ahmad (2014), Shamsuddin dan Ismail (2018), dan Othman (2024), telah mula 

menginstitusikan proses pengeluaran fatwa secara lebih sistematik dan berakauntabiliti. Badan-badan 

fatwa seperti Majlis Fatwa Kebangsaan Malaysia (MKI) dan Dār al-Iftā al-Miṣriyyah di Mesir berperanan 

penting dalam menyemak, mewujudkan piawaian fatwa, dan menyebarkan fatwa bagi memastikan 

keseragaman serta  mengelakkan pengeluaran fatwa yang dimanipulasikan atau dipolitikkan (Mohamed 

Adil, 2015; Mustapha et al., 2019; Pasuni, 2022; Skovgaard-Petersen, 1997). Peningkatan keperluan 

untuk mengawal proses pengeluaran fatwa ini berpunca daripada kesedaran bahawa integriti mufti dan 

ketelusan institusi menjadi asas utama keabsahan sesuatu fatwa (Khairuldin et al., 2019). Dalam konteks 



Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 717 

ini, konsep amanah ilmiah dan tanggungjawab sosial mufti menjadi nadi utama pelaksanaan maqāṣid 

dalam amalan fatwa kontemporari. 

Meskipun sistem pengeluaran fatwa semakin tersusun, pelbagai cabaran baru muncul, termasuk perbezaan 

pendapat dalam kalangan ulama, kekangan sumber manusia dan kewangan, serta kepelbagaian model 

tadbir urus institusi (Devi & Hamid, 2024; Mustapha et al., 2019). Sebagai respons, beberapa majlis fatwa 

telah memperkukuh metodologi penyelidikan melalui pendekatan kolaboratif antara disiplin, iaitu 

melibatkan perbincangan kumpulan antara pakar, dan menyertakan pakar dari pelbagai bidang 

(Khairuldin et al., 2019; Ismail et al., 2025). Pendekatan antara disiplin ini selaras dengan semangat 

Maqāṣid al-Syarīʿah yang menekankan pemeliharaan kepentingan umum secara holistik. Standardisasi 

proses pengeluaran fatwa bukan sahaja mengurangkan percanggahan pandangan, malah memperkukuh 

keyakinan masyarakat terhadap kesahihan hukum Syarak, terutamanya dalam sektor-sektor penting 

seperti kewangan Islam, bioetika dan perubatan (Devi & Hamid, 2024; Mustapha et al., 2019).  

Selain itu, landskap fatwa kontemporari turut dipengaruhi oleh kemunculan platform digital. Walaupun 

kemajuan teknologi telah mempercepatkan penyebaran ilmu dan maklumat, ia turut membuka ruang 

kepada fatwa yang tidak disahkan, disalah tafsir, atau dipolitikkan (Khasani, 2022; Wahid, 2020). Oleh 

itu, penekanan terhadap metodologi yang mantap, kolaborasi antara sarjana dan ilmuan, dan standardisasi 

institusi menjadi semakin mendesak (Chawki, 2010; Wahid, 2024). Di sinilah konsep Maqāṣid al-

Syarīʿah memainkan peranan kritikal, iaitu sebagai kerangka etika dan epistemologi untuk memastikan 

fatwa yang dikeluarkan tetap sahih, berkredibiliti, dan berpaksikan kepada keadilan dan kesejahteraan 

manusia.  

Kajian kes di pelbagai negara Islam turut membuktikan keberkesanan pendekatan maqāṣidi dalam 

menangani isu kontemporari. Antara contohnya ialah pengeluaran fatwa berkaitan pewarisan harta 

(Mustar & Muhamad, 2014), zakat (Bhari, 2016; Bhari et al., 2019), pengharaman rokok (Chabiba & 

Sa'diyah, 2021), penggunaan vaksin COVID-19 Astrazeneca (Nurcholis, 2021), penutupan sementara 

rumah-rumah ibadat semasa pandemik COVID-19 (Supri & Hafini, 2022), pengharaman pernikahan 

misyār (Bahmid & Husaini, 2023), pernikahan berbeza agama (Hakim et al., 2023), dan isu-isu halal 

semasa (Hasanuddin & Tuan Muda, 2024) menunjukkan bagaimana Maqāṣid al-Syarīʿah dapat menjadi 

asas kepada ijtihad kolektif yang relevan dengan konteks semasa. Sungguhpun demikian, pelaksanaan 

maqāṣid tetap perlu dipantau agar tidak disalahgunakan untuk tujuan liberalisasi hukum atau kepentingan 

politik tertentu (Azhar et al., 2017; Dusuki & Abozaid, 2013; Güney, 2024; Suroya, 2022; Mamat et al., 

2025). Oleh itu, keseimbangan antara idealisme Syarak dan realiti kontemporari perlu terus dijaga melalui 

kerjasama antara mufti, ahli akademik, dan pakar dalam pelbagai bidang. 

Sorotan literatur ini secara keseluruhannya menegaskan bahawa pengeluaran fatwa dalam parameter 

Maqāṣid al-Syarīʿah bukanlah sekadar isu teori, bahkan menuntut reformasi metodologi, institusi, dan 

etika dalam amalan iftā’. Penelitian terhadap perkembangan ini membuka ruang kepada penggubalan 

parameter yang lebih jelas bagi menilai kesahihan dan keberkesanan fatwa moden (Reza et al., 2025). 

Justeru, kajian ini berhasrat untuk mengisi kelompangan tersebut dengan membangunkan satu set 

parameter berpaksikan Maqāṣid al-Syarīʿah yang dapat digunakan sebagai panduan dalam proses 

pengeluaran fatwa kontemporari, seterusnya menyumbang kepada kelestarian dan kredibiliti hukum Islam 

dalam masyarakat moden. 

Metodologi  

Kajian ini menggunakan pendekatan penyelidikan kualitatif bagi meneroka parameter pengeluaran fatwa 

melalui perspektif Maqāṣid al-Syarīʿah. Pendekatan ini dipilih kerana ia membolehkan analisis bersifat 

mendalam terhadap prinsip, metodologi, dan dimensi etika yang melandasi penalaran hukum Islam 

sebagaimana terkandung dalam sumber klasik dan kontemporari (Ismail et al., 2025). Melalui pendekatan 

ini, penyelidikan meneliti bagaimana Maqāṣid al-Syarīʿah  berperanan sebagai asas epistemologi dalam 

memastikan fatwa kekal kontekstual dan beradaptasi terhadap perubahan sosial, tanpa menjejaskan 

ketulenan sumber Islam. 

Kajian ini menggunakan reka bentuk penyelidikan kepustakaan, iaitu pemeriksaan sistematik terhadap 

sumber primer dan sekunder yang relevan dengan tema pengeluaran fatwa dan Maqāṣid al-Syarīʿah 

(Merriam, 2009; Zainudin et al., 2023). Reka bentuk ini sesuai kerana isu pengeluaran fatwa bersifat 



PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 718 

normatif dan konseptual, justeru lebih memerlukan analisis tekstual dan interpretatif berbanding kaedah 

empirikal. Pendekatan kualitatif membolehkan penyelidik memahami bukan sahaja kandungan hukum, 

tetapi juga nilai, falsafah, dan konteks di sebalik nas, sejajar dengan Maqāṣid al-Syarīʿah yang 

menekankan keseimbangan antara prinsip dan realiti (Mohamad et al., 2025). 

Sumber asas kajian ini terdiri daripada karya-karya utama yang membentuk kerangka teori dan amalan 

pengeluaran fatwa dalam tradisi Islam. Jadual 1 berikut merumuskan sumber-sumber tersebut berserta 

fokus utama dan kaitannya dalam kajian ini. 

Jadual 1. Sumber Asas dan Fokus Konseptual dalam Kajian 

Sumber Asas Pengarang Fokus Utama Karya Relevansi terhadap Kajian 

al-Mustaṣfā min ʿIlmi al-

Uṣūl 

Abu Hamid al-

Ghazālī 

(w. 505H) 

Prinsip asas usul fiqh 

dan rasional hukum 

Menjadi asas metodologi dalam 

penalaran hukum dan 

penghasilan fatwa berpaksikan 

maqāṣid 

Al-Faqīh wal-Mutafaqqih 
al-Khaṭīb al-

Baghdādī 

(w. 463H) 

Etika dan 

tanggungjawab ilmuwan 

serta mufti 

Menentukan kelayakan mufti dan 

prinsip amanah ilmiah dalam 

pengeluaran fatwa 

Muqaddimah al-Majmūʿ 

Sharḥ al-Muhadhdhab 
al-Nawawī 

(w. 676H) 

Penjelasan metodologi 

fiqh dan struktur hukum 

Memberi panduan tentang 

kaedah pengistinbatan hukum 

serta standard ilmiah dalam fatwa 

al-Furūq 

al-Qarāfī 

(w. 684H) 

Pembezaan antara 

fatwa, kehakiman dan 

pentadbiran 

Membantu membezakan fungsi 

fatwa daripada keputusan 

kehakiman serta aplikasi 

pentadbiran 

al-Iḥkām fī Tamyīz al-

Fatāwā ʿan al-Aḥkām wa-

Taṣarrufāt al-Qāḍī wal-

Imām 

al-Muwāfaqāt al-Shāṭibī 

(w. 790H) 

Prinsip dan teori 

Maqasid al-Syariah 

Menjadi asas teori maqāṣidi 

dalam merumuskan parameter 

fatwa yang seimbang dan 

kontekstual 

Nashr al-ʿUrf fī Binā' 

Baʿḍu al-Aḥkām ʿalā al-

ʿUrf Ibn ʿĀbidīn 

(w. 1252H) 

Kepentingan adat dan 

konteks sosial dalam 

hukum Islam 

Menegaskan pengaruh ’urf (adat 

setempat) dalam pengeluaran 

fatwa agar selaras dengan 

maqāṣid ʿUqūd Rasmi al-Muftī 

Iʿlām al-Muwaqqiʿīn ʿan 

Rabb al-ʿĀlamīn 

Ibn al-Qayyim 

al-Jawziyyah 

(w. 751H) 

Etika dan 

tanggungjawab pemberi 

fatwa 

Menyediakan asas moral dan 

kerangka prosedur dalam proses 

iftāʾ 

Adab al-Muftī wal-Mustaftī Ibn al-Ṣalāḥ 

(w. 643H) 

Tatacara interaksi antara 

mufti dan penanya 

hukum 

Menegaskan kepentingan adab, 

komunikasi dan tanggungjawab 

sosial dalam amalan fatwa 

 

Pemilihan sumber dalam Jadual 1 di atas menggambarkan pendekatan menyeluruh terhadap pengeluaran 

fatwa daripada aspek teori, etika dan praktikal. Gabungan antara teks klasik dan tafsiran moden 

membolehkan kajian ini menilai secara kritikal bagaimana prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah diterapkan dalam 

konteks semasa, serta menjadi asas kepada pembinaan parameter fatwa yang sistematik dan relevan. 

Kriteria pemilihan teks-teks ini berdasarkan kepada dua pertimbangan utama: pertama, pengaruhnya 

terhadap perkembangan teori pengeluaran fatwa dan Maqāṣid al-Syarīʿah dalam wacana fiqh klasik; dan 

kedua, perkaitannya dengan perbincangan kontemporari yang menilai semula prinsip-prinsip hukum 

Islam dalam konteks moden (Auda, 2008; Khairuldin et al., 2019). 

Sumber tambahan bagi kajian ini pula terdiri daripada makalah akademik, laporan penyelidikan, dan karya 

ilmiah kontemporari yang meneliti evolusi Maqāṣid al-Syarīʿah  dan institusi fatwa dalam dunia Islam 

semasa (Ismail et al., 2025; Zainudin et al., 2023). Rujukan ini termasuklah penulisan sarjana seperti 



Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 719 

Kamali (2011, 2012, 2021), Attia (2007), dan Auda (2008, 2018) yang memperkenalkan tafsiran semasa 

terhadap kerangka maqāṣid. Gabungan sumber klasik dan moden ini membolehkan analisis yang lebih 

seimbang antara idealisme hukum dan realiti kontemporari. 

Seterusnya, kajian ini menggunakan kaedah analisis dokumen bagi meneliti dan mentafsir data yang 

diperoleh daripada pelbagai sumber (Bowen, 2009). Kaedah ini melibatkan proses mengenal pasti, 

mengkategorikan, dan menilai kandungan teks bagi mengesan pola, tema, dan prinsip utama yang 

berkaitan dengan pengeluaran fatwa dalam kerangka Maqāṣid al-Syarīʿah (Ismail et al., 2025). Melalui 

analisis ini, penyelidikan menilai bagaimana setiap teks membincangkan aspek penting seperti: (1) 

pemeliharaan kepentingan asas manusia (al-ḍarūriyyāt al-khams), (2) kelayakan dan tanggungjawab 

mufti, (3) adaptasi terhadap konteks dan adat setempat, serta (4) pertimbangan terhadap kemaslahatan 

awam dalam pengeluaran fatwa. Data yang diperoleh kemudiannya disintesis untuk membentuk rangka 

parameter fatwa berpaksikan Maqāṣid al-Syarīʿah. Proses sintesis ini melibatkan analisis perbandingan 

antara pendekatan klasik dan moden bagi mengenal pasti prinsip sejagat yang boleh diguna pakai dalam 

konteks pengeluaran fatwa masa kini (Mohamad et al., 2025). 

Selain itu, bagi memastikan kesahan dan kebolehpercayaan hasil, kajian ini menggunakan kaedah 

triangulasi data, iaitu pengesahan silang antara sumber asas dan tambahan yang berlainan disiplin 

(Zainudin et al., 2023). Contohnya, dapatan daripada teks klasik disemak semula dengan hasil kajian 

empirikal dan wacana kontemporari untuk mengesahkan keselarasan prinsip dan aplikasi. Langkah ini 

memastikan bahawa analisis yang dijalankan bukan sahaja berasaskan pandangan individu, tetapi berpijak 

pada konsensus metodologi yang sahih dan bersifat saling berkaitan. 

Melalui metodologi yang sistematik dan berasaskan analisis tekstual ini, kajian memberikan kefahaman 

komprehensif tentang bagaimana prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah dapat dijadikan parameter bagi menilai 

kesahihan dan keberkesanan fatwa. Pendekatan ini juga berperanan menghubungkan jurang antara teori 

fiqh klasik dan amalan institusi moden, sekali gus menyumbang kepada wacana ilmiah dan panduan 

praktikal dalam bidang fatwa kontemporari (Ismail et al., 2025). 

Dapatan Kajian dan Perbincangan 

Berdasarkan analisis dokumen yang telah dilakukan, kajian ini menyoroti peranan penting Maqāṣid al-

Syarīʿah dalam proses pengeluaran fatwa serta penerapannya dalam konteks kontemporari. Maqāṣid al-
Syarīʿah berfungsi sebagai kerangka asas yang memastikan sesuatu fatwa selaras dengan objektif tertinggi 

Syarak, iaitu pemeliharaan agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta benda (al-Ghazālī, 2015; al-Shāṭibī, 

1997). Melalui prinsip-prinsip ini, fatwa bukan sahaja berperanan memelihara kesejahteraan masyarakat, 

tetapi juga mencegah kemudaratan dan ketidakadilan dalam pelbagai aspek kehidupan moden (Auda, 

2008; Kamali, 2021). 

Hasil analisis menunjukkan bahawa pelaksanaan Maqāṣid al-Syarīʿah dalam pengeluaran fatwa tidak 

boleh dilakukan secara umum atau intuitif semata-mata. Sebaliknya, ia perlu berpaksikan parameter yang 

jelas dan berpandukan sumber hukum Islam yang sahih (Auda, 2008; Ismail & Baharuddin, 2021). Kajian 

ini seterusnya mengenal pasti lapan parameter utama yang berfungsi sebagai garis panduan sistematik 

dalam proses pengeluaran fatwa berasaskan Maqāṣid al-Syarīʿah. Parameter-parameter ini bukan sahaja 

membantu menilai kesahihan sesuatu fatwa, tetapi juga memastikan bahawa proses ijtihad yang 

dijalankan memenuhi tuntutan keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan awam. 

Jadual 2 berikut merumuskan lapan parameter utama yang diperoleh hasil analisis dokumen terhadap 

karya klasik seperti yang telah dinyatakan dalam Jadual 1 terdahulu, serta disokong oleh pandangan-

pandangan dan kajian-kajian ilmiah daripada pelbagai sarjana kontemporari. 

 

 

 

 



PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 720 

Jadual 2. Lapan Parameter Fatwa Berasaskan Maqāṣid al-Syarīʿah 

No. Parameter Fokus Utama Hasil yang Diharapkan 

1. 
Keabsahan sumber 

hukum 

Menjamin keputusan berpaksikan al-

Quran, al-Sunnah, ijmak dan qiyas yang 

sahih 

Fatwa yang sahih, berautoriti dan 

selaras dengan prinsip Syariah 

2. 
Pemahaman terhadap 

Maqāṣid al-Syarīʿah 

Menilai tahap kefahaman mufti terhadap 

objektif Syariah dalam sesuatu isu 

Fatwa yang menepati matlamat 

keadilan dan kemaslahatan 

3. 
Kelayakan dan integriti 

mufti 

Menekankan kelayakan ilmu, etika dan 

tanggungjawab moral 

Fatwa yang berwibawa serta 

bebas daripada kecuaian ilmiah 

4. 
Pertimbangan terhadap 

konteks dan adat (ʿurf) 

Menyesuaikan keputusan hukum dengan 

realiti sosial dan budaya setempat 

Fatwa yang praktikal, fleksibel 

dan tidak menimbulkan mudarat 

5. 
Keseimbangan antara 

nas dan maslahat 

Mengharmonikan kehendak teks hukum 

dengan keperluan semasa 

Fatwa yang progresif tetapi masih 

mengekalkan ketulenan Syariah 

6. 

Tadbir urusan dan 

keobjektifan institusi 

fatwa 

Mengelak tekanan politik, ekonomi atau 

kepentingan diri 

Fatwa yang adil, bebas dan 

mengekalkan integriti institusi 

iftāʾ 

7. 
Pertimbangan kesan 

sosial dan kemanusiaan 

Menilai implikasi moral, sosial dan 

kemasyarakatan sesuatu fatwa 

Fatwa yang menyumbang kepada 

kesejahteraan individu dan 

masyarakat 

8. Ijtihad kolektif 
Melibatkan pandangan pelbagai pakar 

dalam bidang berkaitan 

Fatwa yang menyeluruh dan 

bersandarkan kepada konsensus 

ilmiah 

Hasil analisis lanjut menunjukkan bahawa lapan parameter ini beroperasi dalam dua dimensi utama yang 

saling melengkapi, seperti yang digambarkan dalam Rajah 1 di bawah. 

 
Rajah 1. Dimensi Parameter Fatwa dalam Kerangka Maqāṣid al-Syarīʿah 

Kedua-dua dimensi ini memastikan bahawa pengeluaran fatwa bukan sahaja memenuhi syarat hukum, 

tetapi turut memperkukuh kredibiliti Syariah sebagai sistem perundangan yang adil, relevan dan lestari 

dalam menghadapi perubahan zaman. Oleh itu, hasil dapatan kajian ini bukan sekadar menyumbang 

kepada pemahaman teoretikal tentang Maqāṣid al-Syarīʿah dalam bidang iftā’, tetapi juga menawarkan 

asas praktikal bagi menilai dan mempertingkatkan mutu keputusan fatwa dalam konteks institusi moden. 

Secara keseluruhannya, lapan parameter ini membentuk satu kerangka komprehensif bagi menilai dan 

mengeluarkan fatwa berpaksikan Maqāṣid al-Syarīʿah. Parameter ini bukan sahaja mengekalkan 

kesinambungan dengan tradisi hukum Islam klasik, malah memperkenalkan dimensi integratif baharu 

yang menyesuaikan prinsip Syariah dengan cabaran semasa. Bahagian seterusnya akan membincangkan 

aplikasi setiap parameter ini melalui contoh-contoh fatwa kontemporari dan keputusan autoritatif bagi 

memperlihatkan keanjalan dan keberkesanan pendekatan ini dalam realiti moden. 

 

 

 



Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 721 

Asas Teori Maqāṣid al-Syarīʿah dalam Fatwa 

Maqāṣid al-Syarīʿah merupakan asas epistemologi yang mengatur keseluruhan struktur hukum Islam, 

termasuklah proses pengeluaran fatwa. Ia bukan sekadar prinsip normatif, tetapi juga mekanisme 

penalaran yang memastikan setiap fatwa yang dikeluarkan menepati objektif utama Syariah, iaitu 

mencapai kemaslahatan dan menolak kemudaratan (al-Shāṭibī, 1997b; al-Ghazālī, 2015; al-Qarāfī, 2001; 

Auda, 2008; Kamali, 2021). Tambahan lagi, maqāṣid juga berfungsi sebagai pengimbang antara nas 

Syarak dan keperluan manusiawi (maṣlaḥah). Hal ini bagi memastikan bahawa fatwa yang diputuskan 

tidak bersifat kaku terhadap nas semata-mata, sebaliknya turut menzahirkan keadilan dan kesejahteraan 

sosial (Al-Jufri et al., 2021; Ghazali, 2018; al-ʿIz Ibn Abd Salam, 2020a). 

Secara teorinya, maqāṣid menuntut agar fatwa yang dibina di atas dua asas yang saling melengkapi: 

keabsahan sumber hukum (parameter pertama) dan pemahaman terhadap Maqāṣid al-Syarīʿah (parameter 

kedua). Keabsahan sumber memastikan supaya fatwa yang akan diputuskan tidak menyimpang daripada 

prinsip usul fiqh dan dalil Syarak yang muktabar, manakala pemahaman terhadap Maqāṣid al-Syarīʿah 

pula bagi memastikan fatwa tersebut benar-benar membawa manfaat kepada masyarakat dan menghindari 

mereka daripada sebarang kemudaratan. Berdasarkan analisis kajian ini, kedua-dua asas ini membentuk 

teras kepada lapan parameter fatwa yang dikenal pasti, khususnya parameter pertama (keabsahan sumber 

hukum) dan kedua (pemahaman terhadap Maqāṣid al-Syarīʿah). Kedua-dua parameter ini menjadi neraca 

utama dalam memastikan ijtihad mufti selari dengan Syarak. 

Penemuan ini turut memperkukuh pandangan ulama-ulama muktabar seperti Ibn al-Ṣalāḥ (1986), al-

Qarāfī (2001), al-Nawawī (2020), dan al-Khaṭīb al-Baghdādī (2008), yang dengan jelas menegaskan 

bahawa mufti wajib memahami konteks sosial (al-wāqiʿ) sebelum mengeluarkan fatwa kerana “fatwa 

boleh berubah mengikut perubahan masa, tempat, dan keadaan”. Perihal yang sama juga turut ditekankan 

Majmaʿ al-Fiqh al-Islāmī al-Dawlī (IIFA) dalam Resolusi No. 104 (7/11) yang menyatakan bahawa 

seseorang mufti perlu menilai adat, tradisi, budaya, perubahan teknologi, struktur sosial, dan implikasi 

praktikal sebelum mengeluarkan fatwa berkaitan isu-isu kontemporari (IIFA, 2024a). Prinsip ini 

menjelaskan bahawa maqāṣid bukan doktrin statik tetapi kerangka dinamik yang mengatur hubungan 

antara nas hukum dan realiti manusia. Dalam konteks moden, pandangan ini disokong oleh sarjana 

kontemporari seperti Auda (2008) dan Kamali (2021), yang menekankan bahawa tafsiran hukum perlu 

mengambil kira perubahan struktur sosial, ekonomi, dan teknologi bagi mengekalkan keberkesanan 

perundangan Islam. 

Selain itu, dapatan kajian ini menunjukkan bahawa aspek etika dan kelayakan mufti (parameter ketiga) 

merupakan dimensi moral yang penting dalam pelaksanaan maqāṣid. Hal ini sejajar dengan pandangan 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah (2019), yang menegaskan bahawa mufti ialah “wakil Tuhan dalam 

menyampaikan hukum-hakam-Nya kepada manusia,” dan oleh itu, integriti moral serta tanggungjawab 

sosialnya menjadi asas legitimasi sesuatu fatwa. Dalam konteks institusi moden di Malaysia, keperluan 

ini telah diterjemahkan melalui garis panduan kelayakan dan etika mufti yang digariskan oleh institusi 

fatwa seperti Majlis Fatwa Kebangsaan Malaysia (MKI) menerusi Garis Panduan Pengeluaran Fatwa di 

Malaysia yang telah diperakukan oleh  Muzakarah Jawatankuasa Fatwa MKI Kali Ke-111 pada 9-10 

November 2017 di Putra Sunway, Kuala Lumpur (Jabatan Kemajuan Islam Malaysia, 2017). Selain itu, 

peranan dan bidang kuasa mufti turut diperincikan melalui seksyen 32 hingga 39 Akta Pentadbiran 

Undang-undang Islam (Wilayah-wilayah Persekutuan) 1993 (Akta 505), yang menetapkan tatacara 

pelantikan mufti dan timbalan mufti, bidang kuasa dalam penetapan hukum, serta mekanisme 

pengeluaran, pewartaan, dan pindaan fatwa.  

Akta ini juga menubuhkan Jawatankuasa Perundingan Hukum Syarak bagi membantu mufti dalam proses 

ijtihad secara kolektif, serta menetapkan bahawa fatwa yang diwartakan mempunyai kesan mengikat 

terhadap umat Islam di Wilayah Persekutuan dan menjadi rujukan autoritatif bagi Mahkamah Syariah. 

Manakala dalam konteks institusi fatwa di peringkat negeri pula, peruntukan yang hampir serupa turut 

digubal dalam Enakmen Pentadbiran Undang-undang Islam negeri masing-masing. Hal ini menunjukkan 

keseragaman prinsip pentadbiran dan perundangan dalam institusi fatwa di seluruh Malaysia, di samping 

memastikan proses pengeluaran fatwa dilaksanakan secara profesional dan bebas daripada pengaruh 

politik atau tekanan luaran (Khairuldin et al., 2019; Mustapha et al., 2019; Mohamed Adil, 2015; Pasuni, 

2022). Manakala dalam konteks global, pihak IIFA telah mengeluarkan suatu resolusi khas yang dikenali 



PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 722 

sebagai Resolusi No. 153 (2/17), di mana Resolusi ini telah menyatakan ketetapan dan garis panduan 

mengenai peranan, kelayakan dan etika mufti, syarat-syarat kelayakan mengeluarkan fatwa, keperluan 

fatwa yang bersifat kolektif, serta beberapa saranan untuk memastikan pengeluaran fatwa yang sahih, 

berdisiplin dan seragam dalam dunia Islam (IIFA, 2024b).   

Selanjutnya, prinsip maqāṣid turut menuntut bahawa setiap fatwa perlu menepati keseimbangan antara 

nas Syarak dan maslahat (parameter kelima), bagi mengelakkan unsur ekstrem sama ada terlalu literal 

atau terlalu rasional. Tambahan lagi, Resolusi No. 167 (5/18) yang dikeluarkan oleh IIFA turut 

mengesahkan bahawa maqāṣid bukan sahaja digunakan untuk menimbang kemaslahatan, tetapi juga 

sebagai mekanisme untuk menilai natijah jangka panjang perbuatan manusia serta memenuhi tujuan-

tujuan Syarak yang menyeluruh dalam realiti moden (IIFA, 2024c). Oleh itu, kajian ini mendapati bahawa 

keseimbangan yang dimaksudkan ini hanya boleh dicapai melalui kefahaman yang mendalam terhadap 

ḍarūriyyāt al-khamsah serta metodologi ijtihād al-maqāṣidi seperti yang diperkenalkan oleh al-Shāṭibī 

(1997b) dan dikembangkan oleh beberapa sarjana kontemporari seperti Auda (2008), Kamali (2012), al-

Shaibān (2017), dan Banānī (2017). Melalui pendekatan ini, fatwa tidak sekadar menjawab persoalan 

hukum secara mekanikal, tetapi turut menilai kesan sosial dan kemanusiaan (parameter ketujuh) dalam 

pelaksanaannya, agar ia benar-benar menzahirkan hikmah Syariah dalam konteks kontemporari. 

Secara keseluruhannya, dapatan kajian ini membuktikan bahawa teori Maqāṣid al-Syarīʿah bukan sahaja 

relevan dalam kerangka konseptual, tetapi juga berfungsi sebagai asas praktikal dalam pembentukan 

parameter fatwa. Kesemua parameter, daripada kesahihan sumber hingga keterbukaan terhadap ijtihad 

kolektif, berpadu di bawah prinsip utama, iaitu memastikan fatwa menjadi instrumen yang menzahirkan 

hikmah Syariah dalam bentuk yang adil, seimbang, dan responsif terhadap cabaran zaman semasa (al-

Ramo, 2022; Haq, 2017; Fisol et al., 2017; al-Shaibān, 2017; Qutb al-Raisūnī, 2014). 

Bahagian berikutnya akan menghuraikan penerapan parameter-parameter lain secara lebih mendalam 

melalui contoh-contoh fatwa kontemporari, bagi memperlihatkan keberkesanan kerangka Maqāṣid al-

Syarīʿah dalam realiti moden. 

Aplikasi Parameter dan Contoh Fatwa Kontemporari 

Penerapan prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah dalam konteks fatwa moden dapat dilihat bukan sekadar pada 

dimensi teorinya sahaja, tetapi lebih penting pada tahap operasional seperti bagaimana ia dihidupkan 

dalam keputusan sebenar yang melibatkan pelbagai institusi dan disiplin. Aplikasi ini memperlihatkan 

tiga aspek penting yang menjadi nadi kepada keberkesanan fatwa berasaskan maqāṣid: pertama, 

pengiktirafan terhadap ʿ urf dan konteks setempat (wāqiʿ) (parameter 4), tadbir urus serta objektif institusi 

fatwa (parameter 6), dan ijtihad kolektif atau jamāʿī (parameter 8). Ketiga-tiganya berfungsi saling 

melengkapi untuk memastikan fatwa tidak jauh terpisah daripada realiti semasa, malah tetap berpaksikan 

keadilan, kemaslahatan, dan ketelusan (Ibrahim et al., 2015; Pasuni, 2022; Roslan & Zainuri, 2023). 

Dalam kerangka maqāṣid, kefahaman terhadap ʿurf dan konteks setempat (wāqiʿ) (parameter 4) menjadi 

asas bagi memastikan sesuatu fatwa dapat mencapai tujuan Syarak secara realistik. Seperti mana yang 

telah ditegaskan oleh para ulama termasuklah al-Nawawī (2020), al-Qarāfī (2009) dan al-Shāṭibī (1997b), 

fatwa yang tidak mengambil kira perubahan keadaan manusia akan terpisah daripada maqāṣidnya. 

Tambahan lagi, Resolusi No. 104 (7/11) dan Resolusi No. 153 (2/17), yang kedua-duanya dikeluarkan 

oleh IIFA (2024a, 2024b), dengan jelas menegaskan bahawa mufti perlu mempunyai kefahaman yang 

jelas terhadap ʿurf dan konteks setempat (wāqiʿ) sebelum mengeluarkan sesuatu fatwa bagi mendepani 

isu-isu kontemporari yang dihadapi oleh umat Islam setempat. Ketetapan ini dibuat bagi memastikan 

bahawa fatwa yang dikeluarkan adalah tepat, relevan, dan praktikal untuk dikuatkuasakan dan diamalkan 

oleh masyarakat Islam.   

Keperluan ini semakin ketara dalam isu-isu sains dan teknologi makanan moden. Sebagai contoh, Majlis 

Ugama Islam Singapura (2024) telah mengambil pendekatan berasaskan maqāṣid yang terperinci dan 

berwibawa dalam mengeluarkan fatwa berkaitan isu daging ternak makmal (cultivated meat) dalam 

kalangan umat Islam di Singapura. Dalam ketetapannya, MUIS menegaskan bahawa produk ini adalah 

harus dimakan selagi proses penghasilannya mematuhi garis panduan halal yang ketat. Hal ini 

menunjukkan kemampuan institusi fatwa untuk berdepan dengan sains moden, selaras dengan keperluan 

konteks negara yang tidak mempunyai industri ternakan besar. Pendekatan ini juga seiring dengan 



Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 723 

pandangan kontemporari seperti yang dibahaskan dalam kajian Ismail et al., (2025), Baharuddin, A. S. et 
al., (2021), serta Hasanuddin dan Muda (2024) yang menegaskan bahawa keanjalan maqāṣid bertujuan 

memandu inovasi moral, bukan menyekatnya. 

Sebaliknya, Jawatankuasa Fatwa Pulau Pinang memilih pendekatan berhati-hati (iḥtiyāt) dengan 

menangguhkan keputusan fatwa hukum memakan daging kultur sehingga jelas status saintifiknya seperti 

status sumber sel tunjang dan penumbuhan tisu daging (Ramli, 2024; Rosli, 2024). Hal ini selari dengan 

dapatan Mohamad et al., (2025) yang menjelaskan bahawa konteks tempatan, struktur industri halal, dan 

sensitiviti masyarakat memainkan peranan yang penting dalam penentuan fatwa berkaitan bahan makanan 

berisiko. 

Kepelbagaian pendekatan ini memperlihatkan bahawa pengiktirafan konteks bukanlah suatu kelemahan 

pada fatwa, sebaliknya manifestasi secara langsung kepada Maqāṣid al-Syarīʿah yang menuntut fatwa 

bersifat responsif, berperingkat dan sensitif terhadap realiti sosial (al-Qarāfī, 2001; Auda, 2008). Ia 

mengukuhkan hujahan bahawa parameter keempat ini bukan sahaja relevan, tetapi juga kritikal dalam 

membimbing fatwa mendepani cabaran bioteknologi, halal global, dan perubahan gaya hidup moden. 

Melangkaui dalil dan metodologi, keberkesanan fatwa juga bergantung pada integriti struktur institusi 

yang mengeluarkannya. Di sinilah terserlahnya kepentingan tadbir urus dan objektif institusi fatwa 

(parameter 6), yang menuntut agar proses pengeluaran fatwa dijalankan secara telus, beretika dan bebas 

daripada konflik kepentingan (Khairuldin et al., 2019; Mustapha et al., 2019). Tambahan lagi, IIFA 

memandang serius dalam hal tadbir urus dan objektif institusi fatwa, sebagaimana dapat dilihat melalui 

dua resolusi yang telah dikeluarkan oleh pihak IIFA (2024a, 2024b): Resolusi No. 104 (7/11) dan Resolusi 

No. 153 (2/17). Kedua-dua Resolusi ini menegaskan keperluan proses pengeluaran fatwa dijalankan 

secara beretika, telus dan berasaskan metodologi yang sahih. Resolusi No. 153 (2/17) telah menetapkan 

syarat yang ketat terhadap kelayakan dan etika mufti serta menekankan kepentingan fatwa kolektif bagi 

memastikan fatwa yang lebih objektif dan bebas daripada kecenderungan individu. Pada masa yang sama, 

Resolusi No. 104 (7/11) memberi amaran terhadap fatwa yang tidak berdalil atau dipengaruhi tekanan 

situasi, adat, dan kepentingan tertentu, di samping menggesa penyelarasan metodologi antara institusi 

fatwa di seluruh dunia Islam. Jelas di sini bahawa IIFA bertegas terhadap legitimasi fatwa bergantung 

pada sistem tadbir urus yang profesional, berakauntabiliti dan bebas konflik kepentingan, sekali gus 

mengukuhkan kredibiliti institusi fatwa dalam menangani isu-isu kontemporari. 

Di Malaysia, Suruhanjaya Sekuriti (SC) melalui Majlis Penasihat Syariah (SAC) telah menyediakan 

contoh yang kukuh. Sejak tahun 2022, SAC telah mengeluarkan resolusi berimpak tinggi seperti dasar 

penapisan sekuriti patuh Syariah (Suruhanjaya Sekuriti, 2021), pendekatan kuantitatif dua peringkat 

(Suruhanjaya Sekuriti, 2025), dan garis panduan Syariah bagi aset digital (Suruhanjaya Sekuriti, 2024). 

Proses penyediaan fatwa ini selari dengan perbincangan oleh Bahari (2020) serta Bahari dan Buang (2016) 

yang menegaskan keperluan kepada ketelusan, akauntabiliti dan penilaian risiko berdasarkan maqāṣid. 

Sementara itu, Pertubuhan Perakaunan dan Pengauditan bagi Institusi Kewangan Islam (AAOIFI) telah 

memperkukuh dimensi tadbir urus global dalam institusi kewangan Islam melalui penerbitan standard 

baharu yang mengawal selia audit Syariah, pematuhan dalaman, ketelusan dan akauntabiliti dalam 
pengurusan institusi kewangan Islam, serta memperkukuh integriti sistem pengurusan Syariah (AAOIFI, 

2015, 2025; Abdelhak & Abderrezzak, 2024; Safdar, 2025). Pendekatan ini mewakili usaha integrasi 

prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah seperti pemeliharaan harta, keadilan, dan institusi negara menerusi instrumen 

pentadbiran moden yang mematuhi kehendak Syarak secara holistik dan global. 

Manakala bagi konteks Nusantara pula, Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) 

telah memberikan perhatian yang khusus terhadap isu penyalahgunaan fintech lending dan produk 

kewangan yang berpotensi menindas pengguna (Admin MUI, 2024). DSN-MUI telah mengeluarkan 

fatwa dan ketentuan yang mengharuskan fintech P2P lending asalkan memenuhi syarat-syarat yang telah 

ditetapkan oleh Syarak seperti penggunaan akad yang sesuai serta penindasan terhadap pengguna, 

menegaskan sikap tegas mereka terhadap perlindungan pengguna dalam sektor fintech  (Salsabila & Putri, 

2025). Sikap tegas ini selari dengan dapatan kajian Reza et al., (2025) yang menegaskan bahawa institusi 

ekonomi Islam wajib memikul tanggungjawab maqāṣid melalui model kawal selia yang telus dan pro-

maslahah. 



PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 724 

Gabungan ketiga-tiga model yang dinyatakan di atas memperlihatkan bahawa parameter 6 kini bukan 

sahaja berkenaan elemen pentadbiran, tetapi paradigma tadbir urus maqāṣid di peringkat global, sejajar 

dengan dapatan kajian Mustapha et al., (2019) dan Khairuldin et al., (2019). 

Lebih jauh lagi, keutuhan sesuatu fatwa bergantung kepada kesepaduan ilmu dan kepakaran dari pelbagai 

bidang. Oleh itu, prinsip ijtihad kolektif (jamāʿī) (paramater 8) menjadi semakin penting dalam dunia 

yang diwarnai kemajuan saintifik dan cabaran multidisiplin. Hal ini sesuai dengan semangat shurā yang 

digariskan oleh al-Shāṭibī dan Ibn ʿĀshūr (Ibrahim, 2021; Ismail et al., 2023; Suleiman, 2022). 

Pendekatan ini, yang pada kebiasaannya dilaksanakan di peringkat institusi kefatwaan, dapat 

mengurangkan perbezaan pendapat dan membuat keputusan atau fatwa yang lebih holistik dan relevan 

dengan konteks moden berbanding pendekatan ijtihad secara individu (Azmi & Jusoh, 2024; Shamsuddin 

& Ismail, 2018). Tambahan lagi, pendekatan ini juga selari dengan saranan yang dibuat oleh IIFA melalui 

Resolusi No. 153 (2/17) yang menegaskan bahawa ijtihad kolektif adalah langkah terbaik dalam 

mendepani isu-isu kontemporari yang kompleks pada zaman sekarang (IIFA, 2024b). 

Krisis pandemik COVID-19 menjadi contoh paling jelas bagaimana prinsip ijtihad kolektif berfungsi 

dalam mengeluarkan fatwa. IIFA dalam Resolusi No. 240 (2/25) telah mengeluarkan fatwa membenarkan 

penangguhan solat Jumaat dan ibadah Haji sebagai langkah mitigasi keselamatan untuk mencegah 

penularan COVID-19 (IIFA, 2023). Resolusi No. 240 (2/25) ini menegaskan pendirian IIFA dalam fatwa 

mereka bahawasanya adalah menjadi suatu keharusan menurut Syarak bagi sesuatu negara atau 

pemerintah untuk menangguhkan sementara waktu solat berjemaah di masjid, termasuklah solat Jumaat, 

serta kegiatan-kegiatan keagamaan yang melibatkan perhimpunan ramai bagi menghindari penularan 

wabak yang membahayakan nyawa. Resolusi ini dengan jelas menyokong tindakan proaktif dan berjaga-

jaga dalam menjaga nyawa umat Islam yang merupakan salah satu maqāṣid utama yang diperjuangkan 

oleh Syarak. Fatwa dan tindakan yang sama juga dilaksanakan di pelbagai negara seperti Kementerian 

Waqaf dan Hal Ehwal Islam Kuwait, Mufti Republik Tunisia, dan Kementerian Wakaf Syria (Naqiuddin, 

2020). 

Selain itu, dalam konteks Malaysia pula, pihak MKI turut menggunakan pendekatan yang sama dalam 

mengeluarkan sesuatu fatwa terutamanya dalam isu semasa seperti pandemik COVID-19. Kajian Ismail 

et al., (2023) telah menunjukkan bagaimana MKI mengintegrasikan pelbagai disiplin ilmu dan kepakaran 

termasuklah data kesihatan awam, kajian epidemiologi, dan prinsip-prinsip fiqh dalam proses pengeluaran 

fatwa. Pendekatan ini bukan hanya berasaskan nas Syarak sahaja, tetapi mengambil kira perkembangan 

saintifik dan konteks kontemporari untuk memastikan bahawa fatwa yang dikeluarkan adalah relevan, 

komprehensif, dan berkesan dalam menjaga kemaslahatan umat Islam. 

Tambahan lagi, pendekatan ijtihad secara kolektif juga dilaksanakan oleh pihak Majlis Fiqh Amerika 

Utara (FCNA) melalui fatwa mereka yang melibatkan pakar perubatan dan neurologi untuk menentukan 

status hukum dalam isu pemindahan organ (FNCA, 2021; Padela & Auda, 2020). Pendekatan yang 

diambil oleh FNCA ini juga menjadi contoh bagaimana institusi Islam di Barat menggabungkan 

kepakaran saintifik dan perubatan dengan prinsip Syarak dalam usaha membentuk fatwa yang relevan, 

bertanggungjawab, dan menjaga kemaslahatan umat Islam dalam isu yang sensitif ini. 

Kesan positif hasil daripada ijtihad secara kolektif yang diamalkan oleh IIFA, MKI, dan FNCA ini senada 

dengan saranan Muda et al., (2024) yang menyimpulkan bahawa pelaksanaan ijtihad kolektif yang 

tersusun dalam pengeluaran fatwa bukan sahaja meningkatkan ketepatan keputusan, tetapi juga 
berdasarkan prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah yang menjadi semangat kepada Syariah itu sendiri. Pendekatan 

ini melibatkan penyertaan aktif ahli akademik, organisasi pentadbiran, dan pakar teknikal, yang 

membolehkan fatwa-fatwa yang dikeluarkan dapat menangani isu-isu kontemporari dengan hukum yang 

sesuai dan berkesan.  

Pengaplikasian Maqāṣid al-Syarīʿah juga memperkukuh kefahaman masyarakat terhadap dinamika fatwa 

dan memastikan fatwa yang dikeluarkan selaras dengan perubahan gaya hidup, kemajuan teknologi, serta 

inovasi baru, seterusnya menjadi rujukan kepada institusi fatwa lain di peringkat nasional dan global. 

 

 



Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 725 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahawa Maqāṣid al-Syarīʿah bukan sekadar wacana normatif yang abstrak, tetapi 

satu kerangka kerja yang boleh dioperasikan secara kukuh dalam proses pengeluaran fatwa. Melalui 

analisis dokumen terhadap sumber klasik dan kontemporari, termasuklah resolusi-resolusi IIFA, kajian 

ini membangunkan lapan parameter utama yang berfungsi sebagai panduan sistematik bagi mufti dan 

institusi fatwa. Parameter ini merangkumi  keabsahan sumber hukum, pemahaman terhadap maqāṣid 

Syariah, kelayakan dan integriti mufti, pertimbangan terhadap konteks dan adat (ʿurf), keseimbangan 

antara nas dan maslahat, tadbir urus dan keobjektifan institusi fatwa, pertimbangan kesan sosial dan 

kemanusiaan, serta keperluan kepada ijtihad kolektif. 

Kesemua parameter ini saling melengkapi dan bersama-sama membentuk rangka kerja menyeluruh bagi 

memastikan fatwa yang dikeluarkan bukan sahaja sah dari segi dalil, tetapi juga sensitif terhadap cabaran 

semasa. Resolusi No. 153 (2/17) mengesahkan pentingnya kelayakan mufti dan etika dalam mengeluarkan 

fatwa, sementara Resolusi No. 104 (7/11) pula menekankan keperluan memanfaat khazanah fiqh klasik 

dan memahami realiti semasa dalam menyelesaikan isu kontemporari. Resolusi No. 167 (5/18) pula 

menggariskan peranan Maqāṣid al-Syarīʿah sebagai asas penilaian hukum yang menimbang hikmah, 

tujuan dan kesan jangka panjang sesuatu fatwa yang dikeluarkan. Kesemua resolusi IIFA ini 

mengukuhkan kedudukan parameter yang dibangunkan dalam kajian ini sebagai kerangka normatif yang 

diiktiraf di peringkat antarabangsa. 

Analisis terhadap beberapa fatwa kontemporari menunjukkan bahawa Maqāṣid al-Syarīʿah telah 

berfungsi sebagai kompas praktikal dalam menangani isu kontemporari yang pelbagai. Penelitian ini 

membuktikan bahawa apabila parameter maqāṣid diinstitusikan secara tersusun, fatwa yang dikeluarkan 

akan dapat berperanan sebagai instrumen pembentukan dasar awam, perlindungan masyarakat dan 

pembangunan sistem Syarak yang lebih lestari. 

Kajian ini juga menonjolkan keperluan berpindah daripada model fatwa individualistik kepada model 

ijtihad kolektif yang berasaskan disiplin ilmu, kerjasama multidisiplin dan tadbir urus institusi yang telus. 

Hal ini seiring dengan saranan IIFA agar isu-isu kompleks semasa dapat diselesaikan melalui majlis fatwa, 

akademi fiqh dan panel pakar, bukan melalui pandangan individu yang terpisah daripada konteks dan 

disiplin metodologi. Dengan erti kata lain, pengintegrasian parameter maqāṣid secara sistematik dalam 

struktur institusi fatwa mampu mengurangkan risiko fatwa yang bersifat tidak bersepadu, tidak konsisten 

atau dipengaruhi maslahat ilusi. 

Secara keseluruhannya, kajian ini menyimpulkan bahawa pembinaan parameter fatwa berasaskan 

Maqāṣid al-Syarīʿah, yang disokong oleh tradisi fiqh klasik, resolusi institusi antarabangsa seperti IIFA, 

dan amalan fatwa kontemporari, dapat memperkukuh relevansi, kredibiliti dan keanjalan undang-undang 

Islam dalam menghadapi cabaran global. Penyelidikan lanjutan wajar dirancang bagi menguji aplikasi 

parameter ini dalam bidang-bidang khusus seperti bioetika, kecerdasan buatan, perubahan iklim, tadbir 

urus korporat dan dasar sosial, agar Maqāṣid al-Syarīʿah terus berfungsi sebagai kerangka nilai yang 

memandu pembangunan fatwa dan sistem perundangan Syariah dalam jangka panjang.  

Rujukan 

AAOIFI. (2015). “Shari'ah standards: Full text of Shari'ah standards for Islamic financial institutions as 

at Safar 1437 A.H. – December 2015 A.D”. AAOIFI. https://aaoifi.com/shariaa-

standards/?lang=en 

AAOIFI. (2025). “AAOIFI issues six exposure drafts of the governance standards in Arabic”. AAOIFI. 

https://aaoifi.com/announcement/aaoifi-issues-six-exposure-drafts-of-the-governance-standards-

in-arabic/?lang=en 

Abdelhak, B., & Abderrezzak, B. (2024). Analytical study of the implementation of AAOIFI’s ethical 

standards in the Algerian Islamic banking system: Assessment and recommendations. ISRA 
International Journal of Islamic Finance, 16(1), 79–92. https://doi.org/10.55188/ijif.v16i1.601 

Abu Zahrah, M. (1989). Uṣūl al-fiqh. Dar al-Fikr al-Arabi. 

Admin MUI. (2024). “Apa hukum pinjol menurut Islam? Begini penjelasan fatwa MUI”. Majelis Ulama 

Indonesia. https://mui.or.id/baca/berita/apa-hukum-pinjol-menurut-islam-begini-penjelasan-

fatwa-mui 

https://aaoifi.com/shariaa-standards/?lang=en
https://aaoifi.com/shariaa-standards/?lang=en
https://aaoifi.com/announcement/aaoifi-issues-six-exposure-drafts-of-the-governance-standards-in-arabic/?lang=en
https://aaoifi.com/announcement/aaoifi-issues-six-exposure-drafts-of-the-governance-standards-in-arabic/?lang=en
https://doi.org/10.55188/ijif.v16i1.601
https://mui.or.id/baca/berita/apa-hukum-pinjol-menurut-islam-begini-penjelasan-fatwa-mui
https://mui.or.id/baca/berita/apa-hukum-pinjol-menurut-islam-begini-penjelasan-fatwa-mui


PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 726 

Ahmad al-Raisūnī, A. A. S. (1992). Naẓariyyah al-maqāṣid ʿinda al-Imām al-Shāṭibī. The International 

Institute of Islamic Thought. 

Ahmad, I.-A.-D. (2014). Shuratic Iftā’: The challenge of fatwa collectivization. Dalam Z. A. Shah (Ed.), 

Iftā’ and fatwa in the Muslim world and the West (pp. 28–45). The International Institute of 

Islamic Thought. 

Al Ikhlas, Yusdian, D., Alfurqan, Murniyetti, & Nurjanah. (2021). The concept of Maqasid al-Shariah as 

an instrument of ijtihad according to Imam al-Shatibi in al-Muwafaqat fi Ushuli Al-Shariah. 

Media Syari'ah: Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial, 23(2), 206–219.  

Al-Jufri, K. A., Awang, M. S., & Mochammad Sahid, M. (2021). Maqasid Syariah menurut Imam al-

Ghazali dan aplikasinya dalam penyusunan undang-undang Islam di Indonesia. Malaysian 

Journal of Syariah and Law, 9(2), 75–87. https://doi.org/10.33102/mjsl.vol9no2.315 

al-Bakri, Z. M. (2014). Maqasid al-Syariah (1st ed.). Pustaka Cahaya Kasturi Sdn. Bhd. 

al-Ghazālī, M. M. (2015). al-Mustaṣfā min ʿ Ilmi al-Uṣūl (M. S. al-Ashqar, Ed.; Vol. 1, 1st ed.). Mu’asasah 

ar-Risalah. 

Alias, M. N., Abdullah, M. N., Kamis, M. S., Afandi, A. J., & Alias, N. (2024). Scientific approach as the 

basis for the formation of Maqāṣid al-Sharī‘ah concept and principles: A comparative study. 

Malaysian Journal of Syariah and Law, 12(2), 350–363. 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no2.568 

al-ʿIz Ibn Abd Salam, A. A. A. S. (2020a). Qawāʿid al-aḥkām fī iṣlāh al-anām (N. K. Hammad & O. J. 

Dumairiyyah, Eds.; Vol. 1, 6th ed.). Dar al-Qalam. 

al-ʿIz Ibn Abd Salam, A. A. A. S. (2020b). Qawāʿid al-aḥkām fī iṣlāh al-anām (N. K. Hammad & O. J. 

Dumairiyyah, Eds.; Vol. 2, 6th ed.). Dar al-Qalam. 

al-Juwaynī, A. M. A. (1979). al-Burhān fī uṣūl al-fiqh (A. A. al-Dib, Ed.; Vol. 2, 2nd ed.). Dar al-Ansar. 

al-Khādīmī, N. M. (1998). Al-ijtihād al-maqāṣidī: Ḥujjiyyatuhu, Ḍawābiṭuhu, Majālātuhu (Vol. 2). 

Riʾāsat al-Maḥākim al-Sharʿiyyah wa al-Shuʾūn al-Dīniyyah. 

al-Khaṭīb al-Baghdādī, A. A. (2008). al-Faqīh wal-mutafaqqih (A. Y. al-Gharazi, Ed.; 1st ed.). Dar Ibn 

Hazm. 

al-Nawawī, Y. S. (2020). Muqaddimah al-Majmūʿ Sharḥ al-Muhadhdhab (M. A. al-Muhaimid, Ed.; 1st 

ed.). Arwiqah. 

al-Qahtani, M. A. (2011). Understanding Maqasid al-Shari’ah: A contemporary perspective. 

International Institute of Islamic Thought. 

al-Qaraḍāwī, Y. A. (1988). al-Fatwā bayna al-inḍibāṭ wat-tasayyub (1st ed.). Dar al-Sahwah. 

al-Qaraḍāwī, Y. A. (1999). Fī fiqh al-awlawiyyāt: Dirāsah jadīdah fī ḍaw'i al-Qur'ān was-Sunnah (1st 

ed.). al-Maktab al-Islami. 

al-Qarāfī, A. I. (2001). al-Furūq (M. A. Sarraj & A. J. Muhammad, Eds.; Vol. 2, 1st ed.). Dar al-Salam. 

al-Qarāfī, A. I. (2009). al-Iḥkām fī tamyīz al-fatāwā ʿan al-aḥkām wa-taṣarrufāt al-qāḍī wal-imām (A. F. 

Abu Ghudah, Ed.; 4th ed.). Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah. 

al-Raisūnī, A. A. S. (1992). Naẓariyyah al-maqāṣid ʿinda al-Imām al-Shāṭibī (2nd ed.). The International 

Institute of Islamic Thought. 

al-Ramo, R. H. A. (2022). Effect of the Objectives of Shariah in directing fatwa: Selected jurisprudence 

models. Researcher Journal for Islamic Sciences, 1(1), 36–61.  

Alsayyed, N. (2009). “Shari’ah board, the task of fatwa, and ijtihad in Islamic economics and finance”. 

Munich Personal RePEc Archive. https://mpra.ub.uni-muenchen.de/20204/ 

al-Shaibān, U. M. (2017). Ḍawābiṭ al-fatwā fī ḍaw'i al-maqāṣid al-sharʿiyyah (1st ed.). Dar Kunuz 

Ishbiliya. 

al-Shāṭibī, I. M. (1997a). al-Muwāfaqāt (M. H. A. Sulaiman, Ed.; Vol. 3, 1st ed.). Dar Ibn Affan. 

al-Shāṭibī, I. M. (1997b). al-Muwāfaqāt (M. H. A. Sulaiman, Ed.; Vol. 5, 1st ed.). Dar Ibn Affan. 

al-Zarqā, M. A. (2014). Introduction to Islamic jurisprudence (M. A. al-Muhsin et al., Trans.; A. Ismail 

& A. Z. Salleh, Eds.; 1st ed.). Kuala Lumpur. 

Asni, F., & Sulong, J. (2021). The mura’ah al-khilaf and ma’alat method in fatwa decisions: Its 

application for fatwa coordination related to conditional hibah in Malaysia. International Journal 
of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 14(4), 641–654. 

Attia, G. E. (2007). Naḥwah tafʿīl maqāṣid al-sharīʿah: Towards realization of the higher intents of 
Islamic law: Maqāṣid al-sharīʿah, a functional approach (N. Roberts, Trans.). The International 

Institute of Islamic Thought. 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol9no2.315
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no2.568
https://mpra.ub.uni-muenchen.de/20204/


Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 727 

Auda, J. (2008). Maqāṣid al-sharīʿah as philosophy of Islamic law: A systems approach. The International 

Institute of Islamic Thought. 

Azhar, A., Hussain, M. A., Md. Nor, M. Z., & Othman, M. K. (2017). Penyelidikan fatwa dalam kerangka 

Maqasid al-Syariah: Satu tinjauan. Ulum Islamiyyah, 20, 47–65.  

Azmi, M. A., & Jusoh, A. F. (2024). Integrasi ijtihād jamā’ī (kolektif) dalam institusi-institusi fatwa. 

Journal of Contemporary Islamic Law, 9(2), 52–63. 

Bahari, N. (2020, November 24–25). Pemakaian elemen Maqasid Shariah dalam institusi fatwa di 

Malaysia. Persidangan Antarabangsa Sains Sosial dan Kemanusiaan ke-5 (PASAK5 2020), 

Online. 

Bahari, N. I., & Buang, A. H. (2016). Penggunaan Maqasid al-Syari‘ah dalam fatwa muamalat di 

Malaysia: Kajian literatur. Journal of Shariah Law Research, 1(1), 1–18. 

Baharuddin, A. S., Wan Ismail, W. A. F., Abdul Mutalib, L., Hashim, H., Jusof, N., Mohd Ghazali, M. I., 

Alauddin, M. S., & Wan Harun, M. A. (2021). Halal Forensics Issues Involving Three-

Dimensional (3D) Printing Technology of Cultured Meat. HALAL REVIEWS, 1(1), 3–15. 

https://doi.org/10.55265/halalreviews.v1i1.7 

Bahmid, A. A., & Husaini, A. (2023). Tinjauan maqasid syariah perspektif Ibnu Taimiyyah terhadap 

Fatwa Majlis Ulama No. 02/MUNAS-VIII/MUI/2020 tentang nikah wisata. Al-Mada: Jurnal 

Agama, Sosial, dan Budaya, 6(3), 440–454. 

Banānī, A. K. M. (2017). al-Fatwā: Bayna al-binā' al-maqāṣidī wa al-tanzīl al-maṣlaḥī (1st ed.). Dar al-

Kalimah. 

Bhari, A. (2016). Analisis fatwa zakat di Malaysia dari perspektif Maqasid Syariah (Tesis Sarjana, 

Universiti Malaya). 

Bhari, A., Abdullah, L., Yaakob, M. A. Z., Khalid, M. M., & Yusof, M. F. M. (2019). Analisis literatur 

kajian zakat dan Maqasid Syariah. Journal of Fatwa Management and Research, 17(2), 235–264. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 

9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Che Yusoff, A. F., & Rosidi, M. H. (2025). Parameters of Artificial Intelligence (AI) in Fatwa Issuance: 

A Jurisprudential and Technological Ethics Analysis. AL-MAQASID: The International Journal 
of Maqasid Studies and Advanced Islamic Research, 6(1), 54–64. https://doi.org/10.55265/al-

maqasid.v6i1.379 

Devi, A., & Hamid, B. A. (2024). Challenges and obstacles in the standardization and harmonization of 

fatwa in Islamic finance industry and way forward. Ekonomi Islam Indonesia, 6(1), 1–11.  

El-Wereny, M. (2017). The objectives of Sharia between tradition and modernity: A comparative study. 

The Journal of Islamic Studies & Culture, 5(1), 33–45. 

Fauzi, F. (2024). ‘Urf and its role in the development of fiqh: Comparative study of family law between 

Egypt and Indonesia. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(1), 346–371. 

Fisol, W. N. M., Radzi, N. Z. M., & Othman, Y. (2017). The engineering of Islamic legal opinion (ijtihad) 

on the Maqasid al-Shari‘ah development in the assessment of Islamic financial products. 

International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, 7(4), 945–956. 

https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i4/2904 

FNCA. (2021). “On organ donation and transplantation”. https://fiqhcouncil.org/on-organ-donation-

and-transplantation/ 

Ghazali, M. R. (2018). Kepentingan maqasid syariah dalam berfatwa di Malaysia. Journal of Fatwa 
Management and Research, 4(1), 7–32. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol4no1.92 

Güney, N. (2024). Maqāṣid al-Sharī‘a in Islamic finance: A critical analysis of modern discourses. 

Religions, 15(1), 114. 

Hakim, A., Ahmad, R., & Jaafar, S. M. J. S. (2023). Pendekatan fatwa Majlis Ulama Indonesia (MUI) 

dalam isu perkahwinan beza agama di Indonesia dari perspektif Maqasid al-Shari'ah. Al-Basirah, 
13(2), 13–29. https://doi.org/10.22452/basirah.vol13no2.2 

Haq, H. (2017). Maqāṣid ash-Sharī‘ah wa ahamīyatuhā fī al-ijtihād. Journal of Islamic Family Law, 1(2), 

1–18. https://doi.org/10.30762/mh.v1i2.458 

Harun, M. S., Ali, A. K., & Syahir, A. N. A. (2024). The influence of the Shafie school on fatwa 

methodologies in Malaysia: Toward the unity of Ummah’s objective. Mazahib, 23(1), 351–390.  

Hasanuddin, I., & Muda, T. S. T. (2024). Hubungan Maqasid Syariah, Usul Fiqh & Qawaed Fiqhiyyah 

dalam penetapan hukum fekah semasa: Analisis beberapa pandangan hukum dan fatwa terpilih 

https://doi.org/10.55265/halalreviews.v1i1.7
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.55265/al-maqasid.v6i1.379
https://doi.org/10.55265/al-maqasid.v6i1.379
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i4/2904
https://fiqhcouncil.org/on-organ-donation-and-transplantation/
https://fiqhcouncil.org/on-organ-donation-and-transplantation/
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol4no1.92
https://doi.org/10.22452/basirah.vol13no2.2
https://doi.org/10.30762/mh.v1i2.458


PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 728 

dalam isu-isu halal. International Journal of Humanities Technology and Civilization, 9(2), 167–

176. https://doi.org/10.15282/ijhtc.v9i2.11664 

Hassan, O. M. (2023). The change of time and place and its impact on the change of fatwa: Contemporary 

applied study. Russian Law Journal, 11(8), 77–92. 

Ibn Abd al-Bār, Y. A. (1994). Jāmiʿ bayān al-ʿilmi wa-faḍlihi (A. A. Al-Zuhairi, Ed.; Vol. 2, 1st ed.). Dar 

Ibn Jawzi. 

Ibn ʿAbidīn, M. A. (2003). Radd al-Muhtār ʿalā al-Durr al-Mukhtār (A. A. A. Mawjud & A. M. 

Muawwad, Eds.; Special ed., Vol. 8). Dar Alimul Kutub. 

Ibn ʿAbidīn, M. A. (2020a). Nashr al-ʿUrf fī Binā' Baʿdu al-Aḥkām ʿalā al-ʿUrf (S. M. Abu al-Hajj, Ed.; 

1st ed.). Markaz Anwar al-Ulama lil-Dirasat. 

Ibn ʿAbidīn, M. A. (2020b). ʿUqūd Rasmi al-Muftī (S. M. Abu al-Hajj, Ed.; 1st ed.). Markaz Anwar al-

Ulama lil-Dirasat. 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, M. A. B. (2019). Iʿlām al-Muwaqqiʿīn ʿan Rabb al-ʿĀlamīn (M. U. Shams 

& J. H. al-Sayyid, Eds.; 2nd ed., Vol. 5). Dar ʿAta’at al-ʿIlm. 

Ibn al-Ṣalāḥ, O. A. R. (1986). Adab al-Muftī wal-Mustaftī (M. A. A. Kadir, Ed.; 1st ed.). Maktabah al-

Ulum wal-Hikam. 

Ibn al-Sīd al-Baṭalyawsī, A. M. (1982). al-Inṣāf fī al-Tanbīh ʿalā al-Maʿānī wa al-Asbāb allatī Awjabat 

al-Ikhtilāf (M. R. al-Dāyah, Ed.; 2nd ed.). Dar al-Fikr. 

Ibn ʿ Āshūr, M. T. (2016). Maqāṣid ash-Sharīʿah al-Islāmiyyah (M. al-Zuhaili, Ed.; 1st ed.). Dar al-Qalam. 

Ibn Manẓūr, M. M. (1993). Lisān al-ʿArab (3rd ed., Vol. 7). Dar al-Sadir. 

Ibn Nujaym, Z. I. (1999). al-Ashbāh wa an-Naẓā'ir ʿ alā Madhhab Abi Hanīfah an-Nuʿmān (Z. al-Umairat, 

Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Ibrahim, B., Arifin, M., & Abd Rashid, S. Z. (2015). The role of fatwa and mufti in contemporary Muslim 

society. Pertanika Journal of Tropical Agricultural Science, 23(Special), 315–326. 

Ibrahim, I. (2021). “Ijtihad jama’i atau ijtihad kolektif: Pengertian, syarat dan prosedur”. 

https://muhammadiyah.or.id/2021/10/ijtihad-jamai-atau-ijtihad-kolektif-pengertian-syarat-dan-

prosedur/ 

Ibrahim, M. Y. (2013). Fiqh an-Nawāzil lil-Aqaliyyāt al-Muslimah: Ta'ṣīlan wa-Taṭbīqan (1st ed., Vol. 

1). Dar al-Yusr. 

Ibrahim, Y. S. (2014). An examination of the modern discourse on Maqāṣid al-Sharī‘a. The Journal of 

the Middle East and Africa, 5(1), 39–60. 

International Islamic Fiqh Academy (IIFA). (2023). “Resolution No. 240 (2/25) concerning the impact of 

Covid-19 pandemic on rulings of worship, family, and crimes”. https://iifa-aifi.org/en/49690.html 

International Islamic Fiqh Academy (IIFA). (2024a). Resolution No. 104 (7/11) – Ways of making use of 

nawāzil (fatāwā). Dalam Resolutions and recommendations of the International Islamic Fiqh 

Academy (pp. 216–217). International Islamic Fiqh Academy. 

International Islamic Fiqh Academy (IIFA). (2024b). Resolution No. 153 (2/17) – Iftā: Requirements and 

ethics. Dalam Resolutions and recommendations of the International Islamic Fiqh Academy (3rd 

ed., pp. 349–351). International Islamic Fiqh Academy. 

International Islamic Fiqh Academy (IIFA). (2024c). Resolution No. 167 (5/18) – Maqāṣid and their role 

in deriving Shariah rulings. Dalam Resolutions and recommendations of the International Islamic 
Fiqh Academy (pp. 390–391). International Islamic Fiqh Academy. 

Ishak, M. S. I. (2018). The principle of considering ma’alat in Islamic rules: Do ends justify means? 

International Journal of Islamic Thought, 14, 52–59.  

Ishak, M. S. I., & Nasir, N. S. (2021). Maqasid al-Shari’ah in Islamic finance: Harmonizing theory and 

reality. The Journal of Muamalat and Islamic Finance Research, 18(1), 108–119. 

https://doi.org/10.33102/jmifr.v18i1.334 

Ismail, A. M., & Baharuddin, A. S. (2021). Prinsip ketelitian dalam pengeluaran fatwa. Journal of Fatwa 
Management and Research, 26(2), 360–367. 

Ismail, A. M., & Baharuddin, A. S. (2022). Moderation in fatwas and ijtihad: An analysis of fatwas issued 

by the MKI Malaysia concerning the Covid-19 pandemic. Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah, 22(1), 

111–136. https://doi.org/10.15408/ajis.v22i1.22299 

Ismail, A. M., & Baharuddin, A. S. (2023). Prinsip keanjalan fatwa menurut perspektif syarak: The 

principle of flexibility of fatwa according to Syarak’s perspective. Journal of Fatwa Management 

and Research, 28(3), 159–171.  

https://doi.org/10.15282/ijhtc.v9i2.11664
https://muhammadiyah.or.id/2021/10/ijtihad-jamai-atau-ijtihad-kolektif-pengertian-syarat-dan-prosedur/
https://muhammadiyah.or.id/2021/10/ijtihad-jamai-atau-ijtihad-kolektif-pengertian-syarat-dan-prosedur/
https://iifa-aifi.org/en/49690.html
https://doi.org/10.33102/jmifr.v18i1.334
https://doi.org/10.15408/ajis.v22i1.22299


Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 729 

Ismail, A. M., Baharuddin, A. S., & Ahmad, M. H. (2023). COVID-19: Analysing the principle and 

application of iʿtibār ma’ālāt in the selected fatwas issued by the Malaysian National Council for 

Islamic Religious Affairs (MKI). Intellectual Discourse, 31(1), 233–256.  

Ismail, A. M., Subri, I. M., Baharuddin, A. S., Rahman, A. A., & Rosidi, M. H. (2025). The role of 

Maqasid al-Shariah in contemporary fatwa formulation: A balanced approach. al-Qanatir: 

International Journal of Islamic Studies, 33(7), 85–110. 

Jabatan Kemajuan Islam Malaysia. (2017). “Garis panduan pengeluaran fatwa di Malaysia”. https://i-

fiqh.islam.gov.my/img/upload/lampiran//16075_1663657655.pdf 

Jalāluddin al-Suyūṭī, A. R. A. B. (2013). al-Ashbāh wa an-Naẓā'ir fī Qawāʿid wa-Furūʿ ash-Shāfiʿiyyah 

(M. M. Tamir & H. A. Hafiz, Eds.; 6th ed., Vol. 1). Dar al-Salam. 

Jalāluddin al-Suyūṭī, A. R. A. B. (2021). al-Radd ʿalā man akhlada ilā al-arḍi wa-jahala anna al-ijtihād 
fī kulli ʿaṣr farḍ (A. H. al-ʿUnais, Ed.; 1st ed.). Da’irah al-Shu’un al-Islamiyyah wal-Amal al-

Khair. 

Jamaludin, M. H., Pauzi, N., Syed Jaafar, S. M. J., & Daud, M. (2023). Pemikiran ulama muta’akhkhirin 

berhubung pengamalan konsep talfiq dalam penyelesaian hukum syarak. Afkar: Jurnal Akidah 

dan Pemikiran Islam, 25(2), 323–352. https://doi.org/10.22452/afkar.vol25no2.10 

Kadir, M. N. A. (2023). Maqasid Syariah: Panduan memahami tujuan syariat. Telaga Biru Sdn. Bhd. 

Kamali, M. H. (1999). Maqāṣid al-Sharī‘ah: The objectives of Islamic law. Islamic Studies, 38(2), 193–

208. 

Kamali, M. H. (2011). Maqasid al-Shari'ah and ijtihad as instruments of civilisational renewal: A 

methodological perspective. ICR Journal, 2(2), 245–271. https://doi.org/10.52282/icr.v2i2.647 

Kamali, M. H. (2012). Maqasid al-Shari’ah: Ijtihad and civilization renewal. The International Institute 

of Islamic Thought. 

Kamali, M. H. (2021). History and jurisprudence of the Maqāṣid: A critical appraisal. American Journal 

of Islam and Society, 38(3–4), 8–34. https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.3110 

Kamali, M. H. (2021). Shariah and the halal industry. Oxford University Press.  

Kazemi-Moussavi, A., & Mavani, H. (2024). Islamic legal methodology: A new perspective on usul al-

fiqh. International Institute of Islamic Thought. 

Khairuldin, W. M. K. F. W., Anas, W. N. I. W. N., Embong, A. H., Hassan, S. A., Hanapi, M. S., & 

Ismail, D. (2019). Ethics of mufti in the declaration of fatwa according to Islam. Journal of Legal, 

Ethical and Regulatory Issues, 22(5), 1–6. 

Khasani, F. (2022). Fatwa phenomenon in the digital age: From concept analysis to problem solving. Al-

ʿAdalah: Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 7(1), 70–87. https://doi.org/10.31538/adlh.v7i1.1755 

Laluddin, H. (2015). Maslahah’s role as an instrument for revival of ijtihad. International Journal of 

Islamic Thought, 8, 27–34. https://doi.org/10.24035/ijit.8.2015.004 

Majlis Ugama Islam Singapura. (2024). From lab to table: Novel food from an Islamic perspective (Office 

of the Mufti, Ed.; 1st ed.). Majlis Ugama Islam Singapura (MUIS). 

Mamat, Z., Wan Ismail, W. A. F., Abdul Mutalib, L., Hashim, H., & Baharuddin, A. S. (2025). 

Penerimaan jawatankuasa fatwa negeri terhadap keputusan hukum produk halal oleh Muzakarah 

Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Agama Islam (MKI). LexForensica: Forensic Justice And 

Socio-Legal Research Journal, 2(1), 19-34. 

Merriam, S. B. (2009). Qualitative research: A guide to design and implementation. John Wiley & Sons. 

Mohamad, N. M., Ibrahim, B., & Asni, F. (2025). Analisis Maqāṣid Syarī‘ah terhadap penentuan fatwa 

berkaitan alkohol dalam pemakanan di Malaysia. Jamalullail Journal, 4(1), 21–36. 

Mohamed Adil, M. A. (2015). Standardisation of fatwa in Malaysia: Issues, concerns and expectations. 

ICR Journal, 6(2), 196–211. https://doi.org/10.52282/icr.v6i2.331 

Mohd Shah, M. F., & Abdul Rahman, N. N. (2018). Kepentingan kaedah penyelidikan moden dalam 

fatwa semasa. Journal of Fatwa Management and Research, 4(1), 67–90.  

Mokhtar, A. W. (2014). Fatāwā al-Imām al-Nawawī al-murāʿiyah li-maqṣid ḥifẓ al-dīn. Journal of Fatwa 

Management and Research, 3(1), 155–178. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol3no1.113 

Muda, Z., Omar, N., Rajid, Z. Z., Ramlee, N., & Kurniawan, C. S. (2024). Comprehensive fatwa 

development based on Maqasid Shariah: A study in Brunei Darussalam. International Journal of 

Academic Research in Business and Social Sciences, 14(4), 866–875.  

Muhammad al-Zuḥaili, M. M. (2006a). Al-qawāʿid al-fiqhiyyah wa taṭbīqātuhā fī al-madhāhib al-arbaʿah 

(1st ed., Vol. 1). Dar al-Fikr. 

Muhammad al-Zuḥaili, M. M. (2006b). al-Wajīz fī uṣūl al-fiqh al-islāmī (2nd ed., Vol. 1). Dar al-Khair. 

https://i-fiqh.islam.gov.my/img/upload/lampiran/16075_1663657655.pdf
https://i-fiqh.islam.gov.my/img/upload/lampiran/16075_1663657655.pdf
https://doi.org/10.22452/afkar.vol25no2.10
https://doi.org/10.52282/icr.v2i2.647
https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.3110
https://doi.org/10.31538/adlh.v7i1.1755
https://doi.org/10.24035/ijit.8.2015.004
https://doi.org/10.52282/icr.v6i2.331
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol3no1.113


PARAMETER PENGELUARAN FATWA DALAM KERANGKA MAQASID SYARIAH 

 730 

Muslim, M. A. H. (2016). Ṣaḥīḥ Muslim (Y. Hasan, I. Dhallī, & A.-T. Imad, Eds.; 2nd ed.). Mu’asasat al-

Nasyirun. 

Mustapha, A., Engku Ali, E. M. T., & Khaidzir Saadan, M. K. (2019). Kepentingan Maqasid Shari'ah 

dalam keputusan Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Ugama 

Islam Malaysia. Journal of Muwafaqat, 2(1), 132–150. 

Mustar, S., & Muhamad, N. H. N. (2014). Maqasid Shari'ah dalam pewarisan harta: Analisis terhadap 

amalan penamaan insurans di Singapura. Sains Humanika, 2(1), 87-94.  

Muwafiq al-Din Ibn Qudamah, A. A. (1998). Rauḍah an-Nāẓir wa-Jannah al-Manāẓir (S. M. Ismail, Ed.; 

2nd ed., Vol. 2). al-Maktabah al-Makkiyah. 

Naqiuddin, W. A. (2020). “Bayan Linnas Siri Ke-225: Covid-19: Fatwa-fatwa terkini berkaitan 

penangguhan solat Jumaat dan solat berjemaah”. 

https://www.muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/4338-bayan-linnas-siri-ke-225-covid-19-

fatwa-fatwa-terkini-berkaitan-penangguhan-solat-jumaat-dan-solat-berjemaah 

Nurcholis, M. (2021). Fikih Maqāṣidi dalam fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang penggunaan vaksin 

Covid-19 produk AstraZeneca. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(2), 315–332. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1741 

Othman, H. S. (2024). Collective ijtihad: Regulating fatwa in postnormal times. Herndon. 

Padela, A. I., & Auda, J. (2020). The moral status of organ donation and transplantation within Islamic 

law: The Fiqh Council of North America's position. Transplant Direct, 6(3), e536. 

https://doi.org/10.1097/txd.0000000000000980 

Pasuni, A. (2022). Singapore’s state fatwas. Dalam S. M. K. Aljunied (Ed.), Routledge handbook of Islam 
in Southeast Asia (1st ed., pp. 382–402). Routledge. 

Qutb al-Raisūnī, Q. (2014). Ṣināʿah al-fatwā fī al-qaḍāyā al-muʿāṣirah (1st ed.). Dar Ibn Hazm. 

Rachmadhani, F. (2020). Dawr al-ijtihād al-maqāṣidī wa taṭbīquhu fī fatwā majlis al-ʿulamāʾ al-Indūnīsī 

bi-shaʾn adāʾ al-ʿibādāt khilāl jāʾiḥat kūfīd-19: The role of ijtihād maqāṣidī and its implementation 

in the fatwa of Indonesian ulama council on worship guide amid COVID-19 pandemic. In 

Proceeding of INSLA E-Proceedings 3, (pp. 61-74). 

https://fsuproceedings.usim.edu.my/index.php/insla/article/view/154  

Rachmadhani, F., Mochammad Sahid, M., & Mokhtar, A. W. (2022). Implementation of the Islamic law 

transformation’s rule (taghayyur ahkām) during Covid-19 pandemic in the perspective of Majelis 

Tarjih Muhammadiyah in Indonesia. Malaysian Journal of Syariah and Law, 10(1), 108–117. 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol10no1.345 

Ramli, S. (2024, Februari 4). “Jangan terburu-buru keluar fatwa mengenai daging kultur”. Utusan 

Malaysia. https://www.utusan.com.my/berita/2024/02/jangan-terburu-buru-keluar-fatwa-

mengenai-daging-kultur/ 

Rashed, Z. (2023). Evidence for the consideration of custom. International Journal of Advanced Research 
on Law and Governance, 5(1), 87–98. 

Reza, O., Islamia, P. N., & Zahir, R. (2025). The urgency of maqāṣid syariah in the determination of 

Islamic economic fatwa by DSN-MUI. Al-Wadh’iyyah: Journal of Sharia Law and Legal Studies, 

1(1), 1–9.  

Roslan, M. M., & Zainuri, A. O. (2022). Garis panduan terhadap penerapan Maqasid Syariah dalam fatwa: 

Analisis ijtihad maqasidi. Al-Takamul Al-Maʿrifi, 5(2), 51–61. 

Roslan, M. M., & Zainuri, A. O. (2023). Kekhilafan menerapkan Maqasid Syariʻah dalam pengeluaran 

fatwa: Analisis ijtihad maqasidi. Journal of Fatwa Management and Research, 28(1), 132–148. 

https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.464 

Rosli, S. M. (2024, Februari 4). “Tidak perlu terburu-buru keluar fatwa hukum makan daging kultur”. 

Sinar Harian. https://www.sinarharian.com.my/article/647882/berita/nasional/tidak-perlu-

terburu-buru-keluar-fatwa-hukum-makan-daging-kultur 

Safdar, M. (2025). “The role of AAOIFI in standardizing Sharīʿah governance practices globally”. 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5251190 

Salsabila, Y., & Putri, J. (2025). Fintech P2P lending dalam pandangan Islam. Equivalent: Journal of 
Economic, Accounting and Management, 3(2), 729–743. 

Shamsuddin, S. S. S., & Ismail, A. M. (2018). Pendekatan ijtihad jama‘i dalam pengharmonisasian ikhtilaf 

fuqaha. Journal of Fatwa Management and Research, 12(1), 22–36. 

https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol12no1.4 

https://www.muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/4338-bayan-linnas-siri-ke-225-covid-19-fatwa-fatwa-terkini-berkaitan-penangguhan-solat-jumaat-dan-solat-berjemaah
https://www.muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/4338-bayan-linnas-siri-ke-225-covid-19-fatwa-fatwa-terkini-berkaitan-penangguhan-solat-jumaat-dan-solat-berjemaah
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1741
https://doi.org/10.1097/txd.0000000000000980
https://fsuproceedings.usim.edu.my/index.php/insla/article/view/154
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol10no1.345
https://www.utusan.com.my/berita/2024/02/jangan-terburu-buru-keluar-fatwa-mengenai-daging-kultur/
https://www.utusan.com.my/berita/2024/02/jangan-terburu-buru-keluar-fatwa-mengenai-daging-kultur/
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.464
https://www.sinarharian.com.my/article/647882/berita/nasional/tidak-perlu-terburu-buru-keluar-fatwa-hukum-makan-daging-kultur
https://www.sinarharian.com.my/article/647882/berita/nasional/tidak-perlu-terburu-buru-keluar-fatwa-hukum-makan-daging-kultur
http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5251190
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol12no1.4


Malaysian Journal of Syariah and Law |  يا ز يعة والقانون بمالي   Vol. 13, No. 3, pp. 714-731 | December 2025 | مجلة الشر

 

 731 

Skovgaard-Petersen, J. (1997). Defining Islam for the Egyptian state: Muftis and fatwas of the Dār al-
Iftā. Brill. 

Soualhi, Y. (2008). The question of methodology in the science of Maqasid al-Shari‘ah (Objectives of 

Islamic Law). The International Journal of the Humanities: Annual Review, 5(11), 91–98. 

https://doi.org/10.18848/1447-9508/CGP/v05i11/42282 

Suleiman, H. (2022). Fiqh al-ma’alat: An analysis of its origin, subsidiary and application. Malaysian 
Journal of Syariah and Law, 10(2), 26–37. 

Supri, S., & Hafini, M. (2022). The penutupan sementara masjid, surau, balai ibadat dan pembukaan 

tempat awam lainnya: Analisis Maqasid Syariah dalam fatwa dan irsyad hukum Negara Brunei 

Darussalam. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari, 23(2), 25–38. 

https://doi.org/10.37231/jimk.2022.23.2.632 

Suroya, N. (2022). Perspektif Maqasid Syari'ah terhadap fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 10 Tahun 

2008 tentang nikah di bawah tangan. JATISWARA, 37(2), 195–204. 

https://doi.org/10.29303/jtsw.v37i2.401 

Suruhanjaya Sekuriti. (2021). “Senarai sekuriti patuh Syariah”. 

https://www.sc.com.my/bm/api/documentms/download.ashx?id=6267ac43-c847-4c20-9d36-

a5d05639c4c8 

Suruhanjaya Sekuriti. (2024). “Guidelines on digital assets – SC-GL/1-2020 (R3-2024)”. 

https://www.sc.com.my/api/documentms/download.ashx?id=ae96213d-e71b-4682-8ac6-

127a6da558ea 

Suruhanjaya Sekuriti. (2025). “Shariah-compliant securities screening methodology”. 

https://www.sc.com.my/development/icm/shariah-compliant-securities/shariah-compliant-

securities-screening-methodology 

Syafei, Z. (2017). Tracing Maqasid al-Shari‘ah in the fatwas of Indonesian Council of Ulama (MUI). 

Journal of Indonesian Islam, 11(1), 99–124.  

Tājuddin al-Subkī, A. W. A. (2004). al-Ibhāj fī sharḥ al-Minhāj (A. J. al-Zamzami & N. A. J. Saghiri, 

Eds.; 1st ed., Vol. 7). Dar al-Buhuth lil-Dirasat al-Islamiyyah wa-Ihya’ al-Turath. 

Tājuddin al-Subkī, A. W. A. (2011). Jamʿu al-jawāmiʿ fī ʿilmi uṣūl al-fiqh (A. Husain, Ed.; 1st ed.). Dar 

Ibn Hazm. 

Taqiyuddin al-Subkī, A. A. K. (2004). al-Ibhāj fī sharḥ al-Minhāj (A. J. al-Zamzami & N. A. J. Saghiri, 

Eds.; 1st ed., Vol. 2). Dar al-Buhuth lil-Dirasat al-Islamiyyah wa-Ihya’ al-Turath. 

Wahbah al-Zuḥaili, W. M. (2013). Uṣūl al-fiqh al-Islāmī (20th ed., Vol. 2). Dar al-Fikr. 

Wahid, M. I. (2020). Rumah Fiqih Indonesia: Challenging the fatwa shopping. Misykat Al-Anwar: Jurnal 
Kajian Islam dan Masyarakat, 3(1), 35–50.  

Wahid, S. H. (2024). Research insights on online fatwas: A comprehensive systematic literature review. 

Journal of Fatwa Management and Research, 29(1), 23–46.  

Wan Hassan, W. Z., Abdullah, N., Muslim, N., & Alias, J. (2018). Aplikasi Maqasid Syariah dalam fatwa 

berkaitan penggunaan rokok elektronik dan shisha di Malaysia. Sains Insani, 3(1), 18–26. 

https://doi.org/10.33102/sainsinsani.vol3no1.20 

Zainudin, U. M., Jaapar, N., Ismail, F. A., Jaapar, G., & Husiin, H. (2023). Thematic analysis of research 

studies on Maqasid Shariah and mental health. Journal of Fatwa Management and Research, 
28(1), 45–57. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.505  

 

https://doi.org/10.18848/1447-9508/CGP/v05i11/42282
https://doi.org/10.37231/jimk.2022.23.2.632
https://doi.org/10.29303/jtsw.v37i2.401
https://www.sc.com.my/bm/api/documentms/download.ashx?id=6267ac43-c847-4c20-9d36-a5d05639c4c8
https://www.sc.com.my/bm/api/documentms/download.ashx?id=6267ac43-c847-4c20-9d36-a5d05639c4c8
https://www.sc.com.my/api/documentms/download.ashx?id=ae96213d-e71b-4682-8ac6-127a6da558ea
https://www.sc.com.my/api/documentms/download.ashx?id=ae96213d-e71b-4682-8ac6-127a6da558ea
https://www.sc.com.my/development/icm/shariah-compliant-securities/shariah-compliant-securities-screening-methodology
https://www.sc.com.my/development/icm/shariah-compliant-securities/shariah-compliant-securities-screening-methodology
https://doi.org/10.33102/sainsinsani.vol3no1.20
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.505

